
BIDAYAH : Studi Ilmu-ilmu Keislaman 
https://ejournal.staindirundeng.ac.id/index.php/bidayah 
Vol. 16, No. 2, Desember 2025 

 

 

 

SAKRALITAS, IDENTITAS, DAN RESISTENSI: ANALISIS 

WACANA HIJAB DALAM KASUS ISA ZEGA 
 

 

Fadlan Masykura Setiadi1, Zulhijra2, Bayu Tri Cahya3  
1Sekolah Tinggi Agama Islam Negeri Mandailing Natal 

 2Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang  
3Institut Agama Islam Negeri Kudus 

fadlanmasykura@stain-madina.ac.id1; zulhijra_uin@radenfatah.ac.id2; cahyab380@gmail3  
 
Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengeksplorasi makna hijab dalam perspektif 
tradisional dan modern serta menganalisis kontroversi penggunaannya oleh 
individu transgender dalam konteks agama dan identitas gender. Menggunakan 
pendekatan kualitatif dengan metode analisis wacana kritis, penelitian ini 
mengkaji konstruksi hijab dalam kasus Isa Zega melalui analisis media, 
wawancara dengan pakar keislaman, serta kajian literatur. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa hijab mengalami transformasi makna dari kewajiban religius 
menjadi simbol identitas sosial yang lebih inklusif, yang memicu perdebatan 
antara kelompok konservatif dan progresif dalam masyarakat Muslim. Kasus Isa 
Zega menjadi titik kritis dalam diskusi tentang batasan sakralitas hijab dan hak 
individu dalam berekspresi secara spiritual. Sebagian pihak melihat penggunaan 
hijab oleh transgender sebagai bentuk penistaan terhadap nilai-nilai agama, 
sementara yang lain memandangnya sebagai manifestasi spiritualitas yang 
melampaui batasan gender. Perdebatan ini mencerminkan ketegangan antara 
pemahaman agama yang mapan dengan dinamika identitas gender di masyarakat 
modern. Oleh karena itu, diperlukan dialog yang lebih terbuka antara ulama, 
akademisi, dan masyarakat luas untuk menemukan keseimbangan antara ajaran 
Islam dan nilai-nilai inklusivitas, sehingga hijab tetap menjadi simbol yang 
bermakna dalam berbagai konteks sosial. 
Kata kunci: Sakralitas, Hijab, Transgender 
 
Abstract 

This research aimed to explore the meaning of the hijab from both traditional and 

modern perspectives and analyze the controversy surrounding its use by 

transgender individuals in the context of religion and gender identity. Using a 

qualitative approach with critical discourse analysis, this research examines the 

construction of the hijab in the case of Isa Zega through media analysis, 

interviews with Islamic scholars, and literature review. The findings revealed that 

the hijab has undergone a transformation from a religious obligation to a more 

inclusive social identity symbol, triggering debates between conservative and 

progressive groups within Muslim communities. The case of Isa Zega serves as a 

critical point in discussions about the boundaries of the sacredness of the hijab 

and individual rights in spiritual expression. While some view the use of the hijab 

by transgender individuals as a violation of religious values, others see it as a 

manifestation of spirituality that transcends gender boundaries. This debate 

reflects the tension between established religious understandings and the 



167 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

dynamics of gender identity in modern society. Therefore, a more open dialogue 

is needed between religious scholars, academics, and the broader community to 

find a balance between Islamic teachings and inclusivity values, ensuring that the 

hijab remains a meaningful symbol in various social contexts. 

Keywords: Sacredness, Hijab, Transgender 

 
PENDAHULUAN 

Hijab dalam Islam bukan sekadar busana, tetapi juga simbol keimanan, 

kesucian, dan identitas Muslimah yang memiliki makna sosial dan keagamaan yang 

mendalam (Sa’dullah & Samau’al, 2023). Dalam konteks global, hijab sering kali 

menjadi subjek perdebatan, baik dalam aspek hukum Islam, identitas budaya, 

maupun politik (Alayan & Shehadeh, 2021; Dewi et al., 2022; Merlins, 2024). 

Perkembangan tren hijab dalam dunia modern telah mengubah persepsi tentang 

penggunaannya, yang tidak hanya dipandang sebagai ekspresi keagamaan tetapi juga 

sebagai simbol identitas dan resistensi terhadap norma sosial (Hassan & Harun, 

2016; Nasyah et al., 2024). Kasus Isa Zega, seorang transgender yang mengenakan 

hijab saat menjalankan ibadah umrah, menjadi isu kontroversial yang menggugah 

diskusi mengenai batasan sakralitas hijab dan penggunaannya dalam berbagai 

konteks identitas gender. Perdebatan ini mengungkap adanya ketegangan antara 

tradisi keagamaan yang ketat dan interpretasi modern yang lebih inklusif. 

Penelitian sebelumnya telah mengkaji berbagai aspek terkait hijab dan identitas 

perempuan Muslim. Misalnya, Mahfudhoh (2024) menyoroti peran hijab sebagai 

simbol identitas perempuan dalam ruang publik, mengkaji bagaimana hijab menjadi 

medan kontestasi citra perempuan di masyarakat. Selanjut, Nasyah et al. (2024) 

dalam penelitiannya menegaskan bahwa hijab memiliki peran ganda: sebagai simbol 

spiritual yang mencerminkan kepatuhan terhadap ajaran Islam dan sebagai elemen 

mode yang memungkinkan Muslimah mengekspresikan identitas mereka dalam 

konteks sosial yang lebih luas. Selain itu, penelitian oleh Siraj (2011) menyoroti 

bagaimana hijab menjadi simbol perlawanan sekaligus kepatuhan dalam berbagai 

konteks sosial. Namun, penelitian-penelitian sebelumnya belum secara spesifik 

menganalisis hijab dalam konteks transgender dan bagaimana masyarakat Muslim 

merespons fenomena ini. Oleh karena itu, kajian ini bertujuan untuk mengisi 

kesenjangan dalam literatur akademik dengan mengeksplorasi wacana hijab dalam 

kasus Isa Zega sebagai bentuk identitas dan resistensi terhadap norma gender.  



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 168 

Permasalahan utama dalam penelitian ini adalah bagaimana wacana hijab 

dikonstruksi dalam kasus Isa Zega, serta bagaimana sakralitas hijab diperdebatkan 

dalam konteks identitas gender dan resistensi sosial. Pertanyaan utama yang diajukan 

adalah: Bagaimana media dan masyarakat Muslim mengonstruksi wacana hijab 

dalam kasus Isa Zega? Bagaimana sakralitas hijab dipertahankan atau 

diinterpretasikan ulang dalam konteks identitas transgender? Bagaimana resistensi 

muncul dalam perdebatan mengenai hijab dan identitas gender di ruang publik? 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis perdebatan yang terjadi terkait 

penggunaan hijab oleh individu transgender dalam kasus Isa Zega. Penelitian ini juga 

bertujuan untuk memahami bagaimana media, masyarakat, dan otoritas keagamaan 

memproduksi makna mengenai hijab dalam konteks identitas gender yang kompleks. 

Selain itu, kajian ini juga berusaha mengungkap bagaimana konstruksi sosial 

terhadap hijab mencerminkan dinamika kekuasaan dan resistensi terhadap norma-

norma dominan dalam masyarakat Muslim. 

Penelitian ini penting karena mencerminkan perubahan sosial dan ketegangan 

yang terjadi dalam masyarakat Muslim terkait hijab dan identitas gender. Dalam 

konteks global yang semakin inklusif, memahami bagaimana hijab dikonstruksi 

dalam berbagai narasi memungkinkan kita untuk melihat bagaimana Islam, gender, 

dan politik saling berinteraksi. Dengan mendalami wacana ini, kita dapat 

menemukan pendekatan yang lebih inklusif dan dialogis dalam memahami identitas 

keagamaan tanpa mengabaikan aspek sakralitas dan norma sosial yang ada.  

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif (Creswell, 2014) dengan 

metode analisis wacana kritis (Pesic, 2023) untuk mengkaji bagaimana hijab 

dikonstruksi dalam kasus Isa Zega, terutama dalam kaitannya dengan identitas 

gender dan resistensi sosial. Analisis ini dilakukan melalui pengumpulan data dari 

berbagai sumber, termasuk artikel berita dari media arus utama dan alternatif, 

wawancara dengan ulama, aktivis gender, serta masyarakat Muslim yang memiliki 

pandangan beragam mengenai hijab dalam konteks transgender. Selain itu, penelitian 

ini juga merujuk pada dokumen akademik, jurnal ilmiah, serta fatwa keagamaan 

yang relevan. Dengan menggunakan model analisis wacana Fairclough (1997), 



169 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

penelitian ini melalui tiga tahap utama: deskripsi terhadap teks dan narasi media, 

interpretasi terhadap konteks sosial yang membentuk wacana tersebut, serta 

eksplanasi mengenai relasi kekuasaan dan ideologi yang berperan dalam konstruksi 

makna hijab dalam masyarakat Muslim.  

Untuk memastikan keabsahan data, penelitian ini menerapkan teknik 

triangulasi sumber dan metode dengan membandingkan berbagai perspektif dari 

media, wawancara, dan dokumen akademik. Analisis media dilakukan untuk 

memahami bagaimana diskursus hijab dalam kasus Isa Zega diproduksi dan 

disebarluaskan, sedangkan wawancara mendalam dengan pakar keislaman, jurnalis, 

dan aktivis gender membantu dalam menggali pemaknaan yang lebih mendalam 

mengenai hijab sebagai simbol identitas dan sakralitas dalam Islam. Dengan 

pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat mengungkap dinamika sosial yang 

berkembang di masyarakat Muslim terkait hijab dan identitas gender, sekaligus 

memberikan perspektif yang lebih luas dalam ruang publik. 

 

HASIL 

Konstruksi Wacana Hijab: Antara Tradisi dan Interpretasi Modern 

Hijab dalam Islam bukan hanya sekadar penutup kepala, melainkan sebuah 

simbol yang sarat makna, mencakup kesucian, ketaatan kepada Tuhan, dan identitas 

bagi perempuan Muslim (Lutfi Zarkasi & Sahrandi, 2022; Saefudin et al., 2023). 

Hijab menjadi representasi visual dari ketaatan beragama dan identitas pribadi 

seorang Muslimah (R. D. Putri, 2020; Wijayanti, 2017). Namun, makna dan fungsi 

hijab telah mengalami perkembangan seiring waktu, terutama dengan munculnya 

interpretasi modern yang beragam (Millah, 2021).  

Dalam konteks tradisional, hijab dipandang sebagai perintah agama yang 

bertujuan untuk melindungi kehormatan dan kesopanan perempuan (Zain et al., 

2023). Ayat-ayat Al-Qur'an dan hadis Nabi Muhammad SAW menjadi dasar bagi 

kewajiban mengenakan hijab, meskipun terdapat variasi interpretasi mengenai bentuk 

dan cakupan aurat yang harus ditutupi (Nurfikri, 2023). Selain itu, hijab juga menjadi 

bagian penting dari kesatuan sosial dan identitas kolektif komunitas Muslim (Gaya & 

Ahmad, 2024; Hermawati, 2018). Hijab menjadi elemen penting yang harus 



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 170 

dilindungi agar tetap bermakna dalam menjaga harmoni nilai-nilai bersama.  

Akan tetapi, di era modern, hijab telah berkembang menjadi bagian dari 

identitas sosial, budaya, dan bahkan politik yang lebih luas (Ni’mah, 2021). Hijab 

tidak hanya berfungsi sebagai simbol ketaatan beragama, tetapi juga sebagai 

pernyataan gaya hidup, ekspresi diri, dan partisipasi dalam tren fashion (Nasyah et 

al., 2024). Di satu sisi, jilbab menjadi simbol keimanan muslimah, namun pada 

perkembangannya, jilbab memiliki tren tersendiri di era modern (Hariyanti & 

Hapsari, 2024). Fenomena ini memunculkan berbagai model dan gaya hijab yang 

mencerminkan modernitas dan perkembangan zaman (Dewi et al., 2022). 

Kasus Isa Zega, seorang transgender yang mengenakan hijab saat 

menjalankan ibadah umrah, memicu perdebatan tentang batasan sakralitas hijab dan 

bagaimana seharusnya digunakan (CNN Indonesia, 2024). Reaksi masyarakat yang 

beragam menunjukkan adanya perbedaan pandangan mengenai siapa yang berhak 

mengenakan hijab dan dalam konteks apa. Sebagian pihak berpendapat bahwa 

tindakan Isa Zega merupakan bentuk penistaan agama karena dianggap tidak sesuai 

dengan norma agama yang mengatur tata cara berpakaian dan beribadah (Detikcom, 

2024). Mereka beranggapan bahwa hijab adalah simbol kesucian yang hanya boleh 

dikenakan oleh perempuan Muslim yang memenuhi syarat tertentu (MUI.OR.ID, 

2024). Sementara itu, pihak lain mungkin melihat tindakan Isa Zega sebagai bentuk 

ekspresi spiritual yang tulus dan upaya untuk mendekatkan diri kepada Tuhan, tanpa 

memandang identitas gender sebagai penghalang (Safi, 2008).  

Perdebatan mengenai kasus Isa Zega mencerminkan adanya ketegangan 

antara nilai-nilai tradisional dan interpretasi modern dalam memahami makna hijab 

(Detikcom, 2024). Di satu sisi, penggunaan hijab sebagai sarana untuk menjaga 

kesucian dan sakralitas hijab sebagai simbol agama yang patut dihormati (Alghafli et 

al., 2017). Di sisi lain, terdapat dorongan untuk inklusivitas dan penerimaan terhadap 

keberagaman identitas gender dalam ruang keagamaan (Baksh & Khan, 2023). Kasus 

ini menyoroti perlunya dialog yang lebih terbuka dan inklusif untuk menemukan titik 

temu antara kedua pandangan tersebut, sehingga hijab tetap menjadi simbol yang 

relevan dan bermakna bagi seluruh umat Muslim, tanpa terkecuali. 

 



171 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

Hijab sebagai Identitas dan Resistensi Gender  

Dari hasil wawancara dengan aktivis gender, ditemukan bahwa hijab dalam 

kasus Isa Zega tidak hanya berfungsi sebagai simbol keagamaan tetapi juga sebagai 

bentuk ekspresi identitas gender dan perlawanan terhadap norma sosial yang 

membatasi terkait penggunaan hijab. Bagi kelompok transgender, mengenakan hijab 

adalah bentuk afirmasi identitas mereka sebagai perempuan dan sekaligus strategi 

untuk mendapatkan penerimaan sosial dalam komunitas Muslim. Namun, resistensi 

terhadap norma dominan ini justru memicu reaksi keras dari kelompok yang 

berpegang teguh pada pemahaman tradisional. 

Dalam kerangka teori sakralitas yang digagas oleh Émile Durkheim (2017), 

simbol-simbol agama memiliki batasan yang jelas dan tegas, memisahkannya dari 

hal-hal profan atau duniawi. Simbol agama dianggap suci dan memiliki makna 

transenden yang harus dihormati dan dijaga (Fałkowski & Kurek, 2024). Pelanggaran 

terhadap batasan-batasan ini dapat dianggap sebagai bentuk penodaan atau 

pencemaran terhadap kesucian agama (Zellman & Malji, 2023). Dalam konteks hijab, 

teori sakralitas Durkheim menekankan pentingnya menjaga makna dan fungsi hijab 

sesuai dengan ajaran agama Islam.  

Dalam masyarakat Muslim, hijab sering kali dipandang sebagai simbol 

kesucian, kepatuhan, dan identitas Muslimah (Saefudin et al., 2023; Siraj, 2011). 

Penggunaan hijab diatur oleh norma-norma agama yang ketat, termasuk batasan-

batasan mengenai siapa yang berhak mengenakannya dan bagaimana cara 

memakainya (Hamdan, 2007). Dalam pandangan ini, hijab harus dijaga dari segala 

bentuk penyimpangan atau penyelewengan makna, termasuk penggunaan yang tidak 

sesuai dengan norma gender yang telah mapan (Lutfi Zarkasi & Sahrandi, 2022; 

Zulfikar & Mustaqim, 2024).  

Di sisi lain, teori queer menawarkan perspektif yang berbeda mengenai 

identitas gender (Kamaludin & Suheri, 2021). Teori ini menolak pandangan biner 

yang membagi jenis kelamin menjadi laki-laki dan perempuan, serta menekankan 

bahwa identitas gender bersifat lebih spektral dan fluida. Menurut teori queer, 

identitas gender tidak hanya didasarkan pada jenis kelamin biologis, tetapi juga pada 

konstruksi sosial, pengalaman pribadi, dan ekspresi diri (Fadhila, 2022).  



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 172 

Ketegangan antara teori sakralitas Durkheim dan teori queer menciptakan 

perdebatan di masyarakat mengenai siapa yang memiliki hak untuk menggunakan 

simbol agama tertentu, seperti hijab, dan bagaimana batasan-batasan tersebut 

ditentukan. Bagi sebagian orang, penggunaan hijab oleh individu yang tidak sesuai 

dengan norma gender yang mapan dianggap sebagai bentuk pelanggaran terhadap 

kesucian agama dan penodaan terhadap simbol yang sakral (Manu et al., 2024). 

Namun, bagi sebagian lainnya, pembatasan penggunaan hijab berdasarkan identitas 

gender dianggap sebagai bentuk diskriminasi dan pelanggaran terhadap hak asasi 

manusia untuk berekspresi dan beribadah sesuai dengan keyakinan masing-masing 

(Gunawan et al., 2024).  

Perdebatan ini mencerminkan adanya perbedaan pandangan mengenai 

hubungan antara agama, identitas gender, dan kebebasan berekspresi. Di satu sisi, 

terdapat keinginan untuk menjaga kesucian dan otoritas agama dalam mengatur 

kehidupan sosial dan pribadi (Wijayanti, 2017). Di sisi lain, terdapat tuntutan untuk 

pengakuan dan penerimaan terhadap keberagaman identitas gender serta hak untuk 

berpartisipasi dalam ruang keagamaan tanpa diskriminasi (Kamaludin & Suheri, 

2021). Ketegangan ini menunjukkan bahwa meskipun banyak kalangan berupaya 

untuk mendekatkan agama dengan realitas sosial yang berkembang, tantangan 

terbesar adalah menciptakan ruang yang adil dan inklusif bagi individu transgender 

tanpa mengorbankan nilai-nilai sakral yang dijunjung tinggi dalam Islam. 

Untuk menjembatani ketegangan ini, diperlukan dialog yang lebih terbuka 

dan inklusif antara berbagai pihak yang berkepentingan. Dialog ini harus didasarkan 

pada pemahaman yang mendalam mengenai ajaran agama, prinsip-prinsip hak asasi 

manusia, dan pengalaman hidup individu dengan identitas gender yang beragam. 

Dengan demikian, diharapkan dapat ditemukan titik temu yang memungkinkan hijab 

tetap menjadi simbol yang bermakna dan relevan bagi seluruh umat Muslim, tanpa 

mengorbankan prinsip-prinsip keadilan, kesetaraan, dan inklusivitas. 

Respon Masyarakat terhadap Penggunaan Hijab oleh Individu Transgender  

Respon masyarakat terhadap penggunaan hijab oleh individu transgender, 

khususnya dalam kasus Isa Zega, memperlihatkan adanya polarisasi yang signifikan 

antara kelompok yang berpegang pada norma-norma tradisional dan kelompok yang 



173 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

lebih inklusif terhadap keberagaman gender (Subari, 2024). Reaksi publik yang 

muncul di media sosial dan berita daring didominasi oleh sentimen negatif, dengan 

alasan bahwa hijab, sebagai simbol sakral dalam Islam, seharusnya hanya digunakan 

oleh individu yang memenuhi syarat gender sesuai dengan ketentuan agama 

(Febriani, 2024). Dalam kasus Isa Zega, tindakan individu yang mengenakan hijab 

meski merupakan transgender menciptakan reaksi keras dari masyarakat dan 

kecaman dari berbagai media sosial (Detikcom, 2024). Ini terjadi karena hijab 

dianggap sebagai simbol sakral dalam Islam, yang berfungsi menjaga keharmonisan 

sosial berdasarkan nilai-nilai agama. Ketegangan ini menunjukkan adanya pergeseran 

norma sosial yang perlu dipahami dalam konteks perubahan zaman, serta bagaimana 

komunitas Muslim berusaha mempertahankan konsistensi terhadap ajaran tradisional.  

Majelis Ulama Indonesia (MUI) menegaskan bahwa seorang Muslim harus 

berpenampilan sesuai dengan kodratnya. Dalam konteks ini, MUI berpendapat bahwa 

laki-laki yang berpenampilan seperti perempuan (mukhannats) adalah perbuatan yang 

dilarang dalam Islam (MUI.OR.ID, 2024). Anggota DPR RI bahkan mengsecam 

tindakan Isa Zega sebagai penistaan agama dan melanggar KUHP (CNN Indonesia, 

2024). Argumen yang mendasari pandangan ini adalah bahwa hijab memiliki nilai 

sakral yang melekat pada konsep biologis perempuan dalam Islam, sehingga 

penggunaannya oleh individu transgender dianggap sebagai penyimpangan dari 

norma agama yang telah ditetapkan (Zulfikar & Mustaqim, 2024).  

Namun, di sisi lain, muncul pula pandangan yang lebih inklusif yang 

menyatakan bahwa hijab adalah hak setiap individu yang ingin mengekspresikan 

kedekatan mereka dengan Tuhan, tanpa memandang identitas gender (La Fornara, 

2018). Pandangan ini menekankan bahwa esensi dari hijab adalah kesucian dan 

ketaatan kepada Allah, yang dapat diwujudkan oleh siapa saja tanpa terbatas pada 

kategori gender tertentu (Siraj, 2011). Selain itu, ada pula argumen bahwa pelarangan 

penggunaan hijab bagi individu transgender merupakan bentuk diskriminasi dan 

pelanggaran terhadap hak asasi manusia untuk berekspresi dan beribadah sesuai 

dengan keyakinan masing-masing (F. S. Putri, 2021).  

Ketika masyarakat menghadapi seruan yang semakin meningkat untuk 

inklusivitas, khususnya bagi individu transgender, penolakan terhadap perubahan 



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 174 

tersebut menyoroti perjuangan antara norma-norma sosial yang berkembang dan 

melestarikan praktik keagamaan yang telah lama ada. Sementara beberapa sarjana 

menyarankan pengakuan fluiditas gender dalam konteks keagamaan, seperti studi 

yang dilakukan oleh Zahra (2020) dan Mulki (2023) tentang interpretasi Islam 

tentang gender, penolakan arus utama menunjukkan keterikatan yang mengakar pada 

ortodoksi agama. Kesenjangan ini khususnya terlihat jelas dalam komunitas yang 

menganut pandangan tradisional tentang peran gender dan simbolisme agama, 

sehingga sulit untuk menyelaraskan inklusivitas dengan ortodoksi agama. 

Perbedaan pendapat ini mencerminkan adanya ketegangan antara interpretasi 

tradisional terhadap ajaran agama dan tuntutan akan pengakuan serta penerimaan 

terhadap keberagaman identitas gender dalam masyarakat modern. Kasus Isa Zega 

menjadi titik fokus perdebatan tentang batasan-batasan sakralitas hijab dan siapa 

yang berhak untuk menginterpretasikan serta mengamalkannya (Subari, 2024).  

Lebih lanjut, fenomena ini juga menyoroti kompleksitas identitas transgender 

dalam konteks agama. Beberapa penelitian seperti yang dilakukan Arfanda & Anwar 

(2015) menunjukkan bahwa waria (istilah lain untuk transgender di Indonesia) juga 

memiliki jiwa dan rasa perempuan, sehingga mereka juga berhak mendapatkan 

pengakuan dan perhatian yang sama dengan perempuan lainnya. Pengalaman 

transpria Muslim juga menunjukkan adanya perjalanan spiritual yang unik, di mana 

mereka mencari cara untuk mengekspresikan identitas gender mereka sambil tetap 

berpegang pada nilai-nilai agama (F. S. Putri, 2021).  

PEMBAHASAN 

Hijab dalam Islam telah lama menjadi simbol yang merepresentasikan 

kesucian, kepatuhan terhadap ajaran agama, serta identitas Muslimah. Dalam konteks 

tradisional, hijab dipandang sebagai kewajiban religius yang bertujuan menjaga 

kehormatan dan kesopanan perempuan Muslim (Alghafli et al., 2017). Namun, 

dalam era modern, makna hijab telah mengalami pergeseran, tidak hanya sebagai 

bentuk kepatuhan spiritual tetapi juga sebagai bagian dari tren mode yang 

menyesuaikan diri dengan perkembangan zaman (Nasyah et al., 2024).  

Salah satu isu kontroversial dalam penggunaan hijab di era modern adalah 

batasan sakralitasnya. Dalam teori sakralitas  Durkheim (2017), simbol agama 



175 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

memiliki batasan yang tegas, memisahkannya dari hal-hal profan atau duniawi. 

Dalam konteks hijab, teori ini menekankan bahwa hijab harus dijaga dari segala 

bentuk penyimpangan makna, termasuk penggunaannya oleh individu yang tidak 

sesuai dengan norma gender yang telah mapan.  

Namun, dengan berkembangnya perspektif inklusif, muncul wacana bahwa 

hijab adalah hak bagi siapa saja yang ingin mengekspresikan kedekatan mereka 

dengan Tuhan, tanpa memandang identitas gender (Siraj, 2011). Kasus Isa Zega 

menjadi contoh bagaimana penggunaan hijab oleh individu transgender memicu 

perdebatan di masyarakat. Bagi kelompok konservatif, tindakan tersebut dianggap 

sebagai bentuk penistaan terhadap simbol agama yang sakral, sementara kelompok 

lain melihatnya sebagai ekspresi spiritual yang sah (CNN Indonesia, 2024).  

Perdebatan ini menunjukkan adanya ketegangan antara pemahaman 

tradisional terhadap ajaran agama dan tuntutan akan pengakuan terhadap 

keberagaman identitas gender dalam masyarakat modern. Dalam beberapa 

pandangan Islam yang lebih inklusif, identitas gender dipandang sebagai spektrum 

yang lebih luas dan tidak semata-mata terbatas pada biner laki-laki dan perempuan 

(Setiadi & Rahman, 2024). Oleh karena itu, hijab dapat dilihat sebagai simbol 

spiritual yang tidak hanya terbatas pada kelompok tertentu, melainkan menjadi 

bagian dari perjalanan iman individu (Alayan & Shehadeh, 2021).  

Reaksi masyarakat terhadap kasus Isa Zega mencerminkan polarisasi dalam 

komunitas Muslim kontemporer. Kelompok yang berpegang teguh pada norma-

norma tradisional menolak penggunaan hijab oleh individu transgender dengan 

alasan bahwa hijab hanya boleh dikenakan oleh perempuan Muslim sesuai dengan 

ketentuan syariat (Zulfikar & Mustaqim, 2024). Penolakan ini menurut Setiadi 

(2023) didasarkan pada pemahaman bahwa identitas gender dalam Islam bersifat 

biologis dan tidak dapat diubah.  

Di sisi lain, kelompok yang lebih inklusif berpendapat bahwa hijab adalah 

hak setiap individu yang ingin mengekspresikan ketakwaannya kepada Tuhan, tanpa 

memandang identitas gender (Safi, 2008). Perspektif ini didukung oleh teori queer 

yang menolak konsep biner gender dan mengakui identitas yang lebih spektral serta 

fluid (Kamaludin & Suheri, 2021). Dengan demikian, pelarangan penggunaan hijab 



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 176 

bagi individu transgender dianggap sebagai bentuk diskriminasi dan pelanggaran 

terhadap hak asasi manusia.  

Dinamika ini menunjukkan adanya tantangan dalam menyelaraskan ajaran 

agama dengan perubahan sosial yang terus berkembang. Sebagian ulama 

berpendapat bahwa ajaran Islam harus tetap teguh dalam mempertahankan nilai-nilai 

tradisional, sementara yang lain berusaha menyesuaikan pemahaman agama agar 

lebih inklusif dan relevan dengan kondisi zaman (Mardika & Ramli, 2024).  

Untuk menjembatani ketegangan antara norma agama dan tuntutan 

inklusivitas, diperlukan dialog yang terbuka dan konstruktif antara berbagai pihak 

yang berkepentingan (Erawadi & Setiadi, 2024). Dialog ini harus didasarkan pada 

pemahaman mendalam terhadap ajaran Islam, prinsip-prinsip hak asasi manusia, 

serta pengalaman hidup individu dengan identitas gender yang beragam.  

Dalam hal ini, pendekatan kontekstualisasi hukum Islam (fiqh kontekstual) 

dapat menjadi solusi yang moderat (Mahmudah, 2019; Yuslem, 2020). Pendekatan 

ini menekankan bahwa ajaran Islam harus dipahami dalam konteks sosial dan budaya 

yang dinamis, tanpa menghilangkan esensi nilai-nilai Islam itu sendiri. Dengan 

demikian, dapat ditemukan titik temu yang memungkinkan hijab tetap menjadi 

simbol yang bermakna bagi seluruh umat Muslim, tanpa mengorbankan prinsip-

prinsip keadilan, kesetaraan, dan inklusivitas.  

Selain itu, diperlukan edukasi yang lebih luas mengenai pentingnya toleransi 

dan penghormatan terhadap keberagaman dalam Islam (Alim, 2020; Esmailzadeh, 

2023). Alih-alih melihat perbedaan sebagai ancaman, masyarakat Muslim dapat 

membangun pemahaman yang lebih inklusif terhadap identitas gender dan ekspresi 

religius, sehingga dapat menghindari konflik yang tidak perlu. 

 

KESIMPULAN 

Temuan penelitian ini menunjukkan bahwa wacana hijab tidak dapat 

dilepaskan dari dinamika sosial dan politik dalam masyarakat Muslim. Pemakaian 

hijab oleh transgender menantang batas-batas normatif yang selama ini diterima, 

sekaligus membuka ruang diskusi mengenai inklusivitas Islam dalam menghadapi 

perubahan sosial. Dari perspektif analisis wacana kritis, perdebatan ini bukan sekadar 

persoalan teologis, tetapi juga mencerminkan dinamika kekuasaan yang menentukan 



177 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

siapa yang berhak mendefinisikan makna hijab dalam Islam. Dengan temuan ini, 

penelitian ini berkontribusi pada literatur akademik mengenai hijab, identitas gender, 

dan resistensi sosial, serta memberikan wawasan yang lebih luas mengenai 

bagaimana masyarakat Muslim menegosiasikan nilai-nilai tradisional dengan realitas 

sosial yang terus berkembang. Dengan demikian, hijab dapat tetap menjadi simbol 

spiritual yang bermakna, sekaligus merefleksikan perkembangan sosial dan budaya 

yang dinamis di dunia Muslim saat ini. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Alayan, S., & Shehadeh, L. (2021). Religious symbolism and politics: hijab and 

resistance in Palestine. Ethnic and Racial Studies, 44(6), 1051–1067. 

https://doi.org/10.1080/01419870.2021.1883699 

Alghafli, Z., Marks, L. D., Hatch, T. G., & Rose, A. H. (2017). Veiling in Fear or in 

Faith? Meanings of the Hijab to Practicing Muslim Wives and Husbands in 

USA. Marriage and Family Review, 53(7), 696–716. 

https://doi.org/10.1080/01494929.2017.1297757 

Alim, S. (2020). The Role of Islamic Religious Education In Shaping Student 

Muslim Personality. Ats-Tsaqofi: Jurnal Pendidikan Dan Manajemen Islam, 

2(1), 96–116. https://doi.org/10.61181/ats-tsaqofi.v2i1.216 

Arfanda, F., & Anwar, S. (2015). Konstruksi Sosial Masyarakat Terhadap Waria. 

Jurnal Ilmu Sosial Dan Ilmu Politik Universitas Hasanuddin, 1(1), 93–102. 

http://journal.unhas.ac.id/index.php/kritis/article/view/5 

Baksh, A., & Khan, M. (2023). Too Muslim to Be a Feminist and Too Feminist to Be 

a Muslim? Locating Lived Experiences of Feminism and Muslimness in Social 

Work Academe. Affilia - Feminist Inquiry in Social Work, 38(4), 673–686. 

https://doi.org/10.1177/08861099231188732 

CNN Indonesia. (2024a). Transgender Isa Zega Dikecam Gara-gara Pakai Hijab Saat 

Umroh. CNN Indonesia. 

https://www.cnnindonesia.com/hiburan/20241120083339-234-

1168546/transgender-isa-zega-dikecam-gara-gara-pakai-hijab-saat-umroh 

CNN Indonesia. (2024b). Transgender Isa Zega Dipolisikan Buntut Umrah Pakai 

Hijab. CNN Indonesia. 

https://www.cnnindonesia.com/nasional/20241121182631-12-



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 178 

1169287/transgender-isa-zega-dipolisikan-buntut-umrah-pakai-hijab. 

Creswell, J. W. (2014). Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed 

Methods Approaches (4th ed.). Sage Publications. 

Detikcom. (2024). Mendiskusikan Kembali Identitas Gender dan Agama. Detikcom. 

https://news.detik.com/kolom/d-7655602/mendiskusikan-kembali-identitas-

gender-dan-agama 

Dewi, E., Amrulloh, M. A., Suhertina, S., Sariah, S., & Yasnel, Y. (2022). Hijab 

Culture Phenomenon: Between Religion, Trend and Identity. Kalam, 16(2), 177. 

https://doi.org/10.24042/klm.v16i2.14238 

Durkheim, E. (2017). The Elementary Forms of The Religius Life. IRCiSoD. 

Erawadi, E., & Setiadi, F. M. (2024). Exploring Religious Harmony Through 

Dalihan Na Tolu: Local Wisdom in Peacebuilding in Indonesia. Jurnal Ilmiah 

Peuradeun, 12(3), 1379–1408. https://doi.org/10.26811/peuradeun.v12i3.1398 

Esmailzadeh, Y. (2023). the Role of Education in Promoting Peace and Countering 

Terrorism. The American Journal of Social Science and Education Innovations, 

05(04), 38–45. https://doi.org/10.37547/tajssei/volume05issue04-06 

Fadhila, N. (2022). Diversity of Gay Identity and Gender Expression on Social 

Media. Jurnal Komunikasi Indonesia, 11(2), 118–128. 

https://doi.org/10.7454/jkmi.v11i2.1033 

Fałkowski, J., & Kurek, P. J. (2024). Religious symbols in the public sphere and 

development of the third sector: Some evidence from rural Poland. Journal of 

Comparative Economics, 52(2), 495–508. 

https://doi.org/10.1016/j.jce.2023.12.003 

Febriani, A. R. (2024). Soal Waria Umrah Pakai Hijab, MUI: Tidak Dibenarkan 

dalam I. DetikHikmah. https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-

7646877/soal-waria-umrah-pakai-hijab-mui-tidak-dibenarkan-dalam-islam 

Gaya, S., & Ahmad, N. (2024). The Concept Of Islamic Identity And Its Importance 

For Muslim Youth. Al-Daulah : Jurnal Hukum Pidana Dan Ketatanegaraan, 

13(1), 34–49. https://doi.org/10.24252/al-daulah.v13i1.46879 

Gunawan, Y., Mulloh, A. F. I., Syamsu, A. P., & Genovés, M. B. (2024). Human 

Rights Violation in India’s Hijab Ban and the Need for Community Advocacy. 

Yuridika, 39(2), 257–278. https://doi.org/10.20473/ydk.v39i2.49422 



179 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

Hamdan, A. (2007). The issue of hijab in France: Reflections and analysis. Muslim 

World Journal of Human Rights, 4(2). https://doi.org/10.2202/1554-4419.1079 

Hariyanti, R., & Hapsari, D. E. (2024). The Commodification of Religious Values in 

Indonesian Hijab Shampoo Advertisements. The Journal of Society and Media, 

8(2), 510–536. https://doi.org/10.26740/jsm.v8n2.p510-536 

Hassan, S. H., & Harun, H. (2016). Factors influencing fashion consciousness in 

hijab fashion consumption among hijabistas. Journal of Islamic Marketing, 

7(4), 476–494. https://doi.org/10.1108/JIMA-10-2014-0064 

Hermawati, Y. (2018). Jilbab: Embodiment of Individual and Social Body of Muslim 

Women (pp. 153–166). 

Kamaludin, I., & Suheri, S. (2021). Fenomena Cross Hijab Dan Pengaruhnya 

Terhadap Pergeseran Sakralitas Keagamaan Di Masyarakat. Jurnal Sosiologi 

Reflektif, 15(2), 338–359. https://doi.org/10.14421/jsr.v15i2.2049 

La Fornara, L. M. (2018). Islam’s (In)compatibility with the West?: Dress Code 

Restrictions in the Age of Feminism. Indiana Journal of Global Legal Studies, 

25(1), 463–494. https://doi.org/10.2979/indjglolegstu.25.1.0463 

Lutfi Zarkasi, & Sahrandi, A. (2022). Hijab: From Legal Aspects to Individual Piety. 

Adabuna : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 2(1), 22–31. 

https://doi.org/10.38073/adabuna.v2i1.1038 

Mahfudhoh, R. (2024). Hijab dan Kontestasi Citra Perempuan dalam Ruang Publik 

Hijab and the Contestation of Women’s Image in Public Space. Alhamra, 5(1), 

1–14. 

Mahmudah, S. (2019). The Contextualization of Sharia and Its Contribution to The 

Development Of The Indonesian National Law. Al-’Adalah, 16(1), 17–40. 

https://doi.org/10.24042/adalah.v16i1.3393 

Mair, C., & Fairclough, N. (1997). Critical Discourse Analysis: The Critical Analysis 

of Language. Language, 73(1), 189. https://doi.org/10.2307/416612 

Manu, H., Hisyamuddin, R., & Zaidi bin Abdulrahman, M. (2024). the 

Discrimination of Multiculturalism on Muslim Women Dress Code (Hijab). Al-

Risalah, 15(1), 1–22. https://doi.org/10.34005/alrisalah.v15i1.3428 

Mardika, A., & Ramli, M. A. (2024). Nusantara Ulama: Islamic Intellectual 

Tradition and Local Culture. Journal of Indonesian Ulama, 2(1), 1–17. 



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 180 

https://doi.org/https://doi.org/10.30821/jiu.v2i1.594 

Merlins, R. R. (2024). The Hijab Transformed: A Shifting Social Identity in 

Bauman’s Liquid Modernity. Jurnal Sosiologi Reflektif, 19(1), 47–72. 

https://doi.org/10.14421/ckhdtn58 

Millah, Z. (2021). Analisis Makna Jilbab: Sebuah Persepsi Mahasiswi Iain Ponorogo 

(Pendekatan Analisis Semiotika Ferdinand De Saussure). Jurnal Khabar, 3(2), 

181–195. https://doi.org/https://doi.org/10.37092/khabar.v3i2.279 

MUI.OR.ID. (2024). Transgender Isa Zega Umrah Berhijab, Ketua MUI: Langgar 

Agama dan Berdosa. MUI.OR.ID. https://mui.or.id/baca/berita/transgender-isa-

zega-umrah-berhijab-ketua-mui-langgar-agama-dan-berdosa 

Mulki, A.-S. (2023). Islamic Feminist Hermeneutics: Between Scholarship and Lived 

Realities. Journal of Feminist Studies in Religion, 39, 95–97. 

https://doi.org/10.2979/jfs.2023.a908305 

Nasyah, R., Wilianca, D. A., & Akbar, A. (2024). Hijab Trend : Combining 

Religious Values And Modern Fashion. Journal of Multidisciplinary 

Sustainability Asean, 1(5), 304–312. 

https://doi.org/https://doi.org/10.70177/ijmsa.v1i5.1557 

Ni’mah, Z. (2021). The Political Meaning of the Hijab Style of Women Candidates. 

Journal of Current Southeast Asian Affairs, 40(1), 174–197. 

https://doi.org/10.1177/1868103421989071 

Nurfikri, S. C. (2023). Hijab Sebagai Simbol Kencantikan atau Kewajiban? 

Kumparan. https://kumparan.com/shafa-chairunnisa-nurfikri/hijab-sebagai-

simbol-kencantikan-atau-kewajiban-21q7VNRNQ1E/full 

Pesic, M. (2023). Critical Discourse Analysis As a Critical Social Study: Norman 

Fairclough’S Approach. Politička Revija, 74(4/2022), 89–113. 

https://doi.org/10.22182/pr.7442022.4 

Putri, F. S. (2021). Pengalaman transpria muslim: Dari kerudung ke sarung, “Saya 

bukan perempuan.” BBC Indonesia. https://www.bbc.com/indonesia/indonesia-

58866954 

Putri, R. D. (2020). Representasi Identitas Muslimah Modern “Jilbab Traveler” 

dalam Novel Karya Asma Nadia. JSW (Jurnal Sosiologi Walisongo), 4(2), 117–

132. https://doi.org/10.21580/jsw.2020.4.2.5878 



181 | Bidayah: Studi Ilmu-Ilmu Keislaman Vol. 16 No.2 Desember 2025 : 166-182 

Sa’dullah, A., & Samau’al, A. (2023). Komodifikasi Jilbab: Antara Kesalehan dan 

Fesyen. Lantera: Jurnal Komunikasi Dan Penyiaran Islam, 1(2). 

https://doi.org/https://doi.org/10.30999/lantera.v2i1.2708 

Saefudin, A., Arif, M., Karwadi, K., Rahmawati, A., Paduka, W., & Andriyani, S. 

(2023). Women, Piety, and Religious Behavior (Case Study of the Muslimah 

Ummahat Sholehah Community in Sukodono Tahunan Jepara). Fikrah, 11(2), 

203. https://doi.org/10.21043/fikrah.v11i2.16948 

Safi, O. (2008). Progressive Muslims: On Justice, Gender and Pluralism. Oneworld 

Publications Oxford. 

Setiadi, F. M. (2023). Women’s Participation in the Traditional Institution of Tuha 

Peut in Resolving Domestic Violence: A Case Study in Alue Pineung Timue 

Village, Langsa City. Prosiding Konferensi Gender Dan Gerakan Sosial, 1(01), 

605–619. https://doi.org/10.2022/kggs.v1i01.428 

Setiadi, F. M., & Rahman, A. (2024). Peran Ganda Wanita dalam Ketahanan 

Ekonomi Keluarga : Studi Kasus pada Wanita Pengemudi Ojek Suru-Suru All 

Delivery di Kabupaten Mandailing Natal. SPECTRUM: Journal of Gender and 

Children Studies, 4(2), 100–110. https://doi.org/10.30984/spectrum.v4i2.1175 

Siraj, A. (2011). Meanings of modesty and the hijab amongst Muslim women in 

Glasgow, Scotland. Gender, Place and Culture, 18(6), 716–731. 

https://doi.org/10.1080/0966369X.2011.617907 

Subari, W. A. (2024). Kajian Fikih tentang Selebgram Transgender Umrah dengan 

Hijab Syar’i. MediaIndonesia. 

https://mediaindonesia.com/humaniora/721277/kajian-fikih-tentang-selebgram-

transgender-umrah-dengan-hijab-syari 

Wijayanti, R. (2017). Jilbab Sebagai Etika Busana Muslimah dalam Perspektif Al-

Qur’an. Cakrawala: Jurnal Studi Islam, 12(2), 151–170. 

https://doi.org/10.31603/cakrawala.v12i2.1842 

Yuslem, N. (2020). Sharia Contextualisation To Establish the Indonesian Fiqh. 

Petita: Jurnal Kajian Ilmu Hukum Dan Syariah, 5(2). 

https://doi.org/10.22373/petita.v5i2.96 

Zahra, A. (2020). Islamic gender ethics : Traditional discourses, critiques, and new 

frameworks of inclusivity. In The Routledge Handbook of Islam and Gender 



 Fadkan Masykura Setiadi dkk,  
Sakralitas, Identitas, Dan Resistensi: Analisis Wacana Hijab Dalam Kasus Isa Zega  | 182 

(1st Editio, pp. 57–67). Routledge. https://doi.org/10.4324/9781351256568-3 

Zain, M., Aaisyah, S., Alimuddin, A., Abdillah, A. M., & Fauzi, M. F. B. (2023). 

Hijab Discourse in Indonesia: The Battle of Meaning Between Sharia and 

Culture in Public Space. Samarah, 7(3), 1661–1681. 

https://doi.org/10.22373/sjhk.v7i3.19383 

Zarkasi, L., & Sahrandi, A. (2022). Hijab: From Legal Aspects to Individual Piety. 

Adabuna : Jurnal Pendidikan Dan Pemikiran, 2(1), 22–31. 

https://doi.org/10.38073/adabuna.v2i1.1038 

Zellman, A., & Malji, A. (2023). Diversionary desecration? Regime instability and 

societal violence against minority sacred spaces. Politics, Religion and 

Ideology, 24(3), 426–449. https://doi.org/10.1080/21567689.2023.2279168 

Zulfikar, E., & Mustaqim, A. (2024). Argumentation of Gender Equality in the 

Interpretation of Jilbab Verse by Amina Wadud’s Perspective . QOF, 8(2 SE-

Articles), 169–186. https://doi.org/10.30762/qof.v8i2.2502 

 


